v 7 EVANGELISCHE
> MENNONITENGEMEINDE

Predigt am 1. Juni 2025
Lukas 10, 25-37
von Hanna Sagesser

Im Rahmen des Jubildaums «500-Jahre Tauferbewegung»
haben wir in diesem Gottesdienst etliche internationale Gaste

Es gilt das gesprochene Wort.

Teil 3 der Predigtreihe: «Eigentlich unmoglich. Mut zur Liebe.»

Liebe Gemeinde, liebe internationale Gaste,

ich glaube die Geschichte vom barmherzigen Samariter kennen wir alle, wir konnten sie ja
auch gerade im Video noch einmal miterleben. Da ist einer unterwegs, wird
zusammengeschlagen, ausgeraubt und liegengelassen. Dann tauchen nacheinander
verschiedene Leute auf. Die ersten beiden lassen ihn liegen und helfen nicht. Der dritte, der
Samariter, der hilft ihm schliesslich, verbindet seine Wunden und bringt ihn in eine Herberge.
Jesus erzahlt diese Geschichte und ich glaube, die Moral der ganzen Sache ist ziemlich einfach.
Jesus fasst sie nach dem Gleichnis auch treffend zusammen: «<Dann geh und mach es ebenso.»
(10,37) Nun ja, ich glaub, dem kann ich jetzt nicht mehr viel hinzufligen. Also: Geht und macht
es ebenso! Amen. Als Antwort auf die Predigt singen wir gemeinsam ein Lied und ich habe mir
gedacht passend ware da etwas, was diese grosse Barmherzigkeit des Samariters zur Geltung
bringt. In Absprache mit Margrit habe ich mich fiir ein Lied entschieden, das mit seinen
fantastischen Harmonien genau das aufzeigen will...

Intervention Emanuel: Echt jetzt, Hanna? Das ist schon mutig von dir, nach 3 Sétzen schon
aufzuhéren. Aber ich find, das kannst du jetzt echt nicht bringen. Es stimmt sicher, dass die
Geschichte sehr bekannt ist. Was soll man da noch Neues dazu sagen? Aber ich meine DU
hast dir den Text doch selbst ausgesucht. Und ist es nicht so, dass wir Geschichten, die wir
schon von klein auf kennen, in einer andern Lebensphase nochmal ganz neu und anders
héren konnen? Weil wir nicht mehr dieselben sind, wie friiher als Kinder. Komm Hanna,
erzdhl uns mehr dazu, was der Text unterwegs mit dir gemacht hat und wo du findest, dass
wir Mut zur Liebe brauchen!



Also, ihr wollt jetzt da wirklich noch mehr héren? Das ist jetzt natlrlich ein bisschen
unangenehm... Mal schauen, ob ich da noch was zusammenbekomme.

Wobei, da fallt mir eine Geschichte ein, die irgendwie zum Gleichnis des barmherzigen
Samariters passen kénnte. Im letzten Herbst wohnte Alfred fiir finf Monate bei meinen Eltern.
Alfred kommt aus Ghana und absolvierte im Rahmen seines Theologiestudiums ein
Auslandsemester an der Universitat Basel. Wahrend seiner Zeit in der Schweiz kam er zweimal
ganz aufgewihlt nach Hause, weil er am Bahnhof Basel miterlebt hatte, wie auf der Rolltreppe
Personen gestirzt waren. Was ihn dabei besonders beschaftigte, waren nicht die
Verletzungen, die sich die Gesturzten zugezogen hatten, sondern die Tatsache, dass sich
neben ihm keine oder kaum Menschen fanden, die den Verunfallten zu Hilfe eilten. Ob das flr
uns in der Schweiz normal ist oder ob Alfred zufalligerweise zweimal Zeuge einer solchen
ernichternden Situation geworden ist, kann ich nicht sagen. Doch es zeigt, dass das mit dieser
Zivilcourage eben doch nicht ganz so einfach ist. Selbst wenn von der Situation, wie in diesem
Falle, eigentlich keine Gefahr ausgeht, braucht es Uberwindung, sich fiir die Liebe zu
entscheiden. Viele scheitern offenbar an dem «Geh und mach es ebensol»

Vielleicht lohnt es sich also, diesen Bibeltext doch noch etwas genauer unter die Lupe zu
nehmen. Einige von euch ahnen es vielleicht bereits — ich habe fiir heute Morgen tatsachlich
noch etwas mehr vorbereitet und schiittle das, was jetzt kommt, nicht einfach nur aus dem
Armel.

Die Geschichte des barmherzigen Samariters ist tatsachlich altbekannt und wird bereits den
Jingsten im Kindergottesdienst erzahlt. Haufig wird dabei, wie im Video vorher, lediglich das
Gleichnis selbst erzahlt. Dabei ist der Dialog, in der die Geschichte eingebettet ist,
hochinteressant. Bereits die erste Frage des Gelehrten in unserem Bibeltext macht stutzig. Der
will wissen: «Was muss ich getan haben, um ewiges Leben zu bekommen?» (10,25) In einigen
Ubersetzungen wird auch von «erben» gesprochen. Ein Erbe ist ja normalerweise nicht an
etwas gekniipft, das man getan hat. Man muss dazu gehdren, ein Kind, ein Enkel oder
Ehepartner sein, um etwas erben zu kdnnen. Ist es beim ewigen Leben in Gottes neuem Reich
etwa anders?

Eigentlich glaube ich an einen Gott, bei dem allein die Gnade geniigt und ich keine Leistung
bringen muss, um angenommen zu werden. Jesus antwortet auf die Frage des Gelehrten
Uberraschend. Er stellt ndmlich eine Gegenfrage. Er will wissen: «<Was steht denn im Gesetz?
Was liest du dort?» (10,26) Der Gelehrte antwortet: «Du sollst den Herrn, deinen Gott lieben aus
deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele und mit deiner ganzen Kraft und deinem
ganzen Verstand und deinen Mitmenschen wie dich selbst.» (10,27)

Meine Elberfelder Ubersetzung macht in dieser Aufzahlung mehrere Querverweise zu
Textstellen im Alten Testament, auf die sich der Gelehrte da wohl berufen hat. Der erste Teil
seiner Antwort verweist auf 2. Kdnige 23,25. Dort steht: «Vor Josia gab es keinen Konig wie ihn,
der zu dem Herrn umgekehrt ware, mit seinem ganzen Herzen und mit seiner ganzen Seele
und mit seiner ganzen Kraft nach dem ganzen Gesetz des Mose. Und auch nach ihm ist
seinesgleichen nicht aufgestanden.» Da missen wir in ziemlich grosse Fussstapfen treten,



wenn das die Voraussetzung fiir das ewige Leben sein soll. Wir sollen wie einer werden, den es
vor ihm nicht und auch nach ihm nicht mehr gegeben hat. Beunruhigenderweise gibt Jesus
dem Gelehrten aber recht: «Du hast recht geantwortet; tu dies und du wirst leben.» (10,28)

Kenneth E. Bailey, der Autor von «Jesus war kein Europder - Die Kultur des Nahen Ostens und
die Lebenswelt der Evangelien» vermutet in Jesus Antwort einen rhetorischen Trick, um den
Gelehrten auf seinen Denkfehler mit dem geerbten ewigen Leben, das man sich aber mit einer
personlichen Leistung erarbeiten kann, aufmerksam zu machen. Die Unerreichbarkeit dieses
hohen Anspruchs seiner eigenen Antwort sollte fiir den Gelehrten in etwa so klar sein, wie
wenn Jesus gesagt hatte: «Spring Gber diesen drei Meter hohen Zaun, dann wirst du ewiges
Leben haben.» Dass der Gelehrte weder das eine noch das andere kann, musste eigentlich
offensichtlich sein. Fiir ihn scheinbar aber nicht so. Viel mehr doppelt er sogar nach und
mochte die Spielregeln noch etwas klarer haben. Denn wer dieser Gott ist, den er lieben soll, ist
ihm klar, doch wer ist sein Nachster? Das muss er wissen, um alles leisten zu kdnnen, so dass er
das ewige Leben erhalten kann.

Als Antwort auf diese Nachfrage folgt nun das beriihmte Gleichnis des barmherzigen
Samariters. In diesem wird so gut wie alles auf den Kopf gestellt. Der Held der Geschichte ist
nicht der Priester, nicht der Levit und auch nicht der gewdhnliche Jude. Nein, der Held ist der
Samariter, einer der aus judischer Sicht damals vom Weg abgekommen und einem Irrglauben
nachgelaufen ist.

Fir die Zuhorenden wére es wohl bereits herausfordernd geworden, ware der Hilfsbedurftige
ein Samariter gewesen und Jesus hatte sie dazu aufgefordert in Zukunft nun auch solchen
Menschen zu Hilfe zu eilen und nicht nur Menschen aus dem nahen jiidischen Umfeld. Doch
nun war der Samariter sogar der Held. Fast schon kann man das Zahneknirschen des Gelehrten
horen, als er nach der Geschichte Jesus Frage beantworten soll, der wissen méchte: «<Was
meinst du? Wer von den dreien hat an dem Uberfallenen als Mitmensch (oder Nachsten)
gehandelt?» (10,36) Er bringt es nicht Uber die Lippen, zu sagen: «Der Samariter!» Er sagt
stattdessen: «Der ihm geholfen hat.» (10,37)

Mit wem in der Rolle als Held wiirden wir uns heute herausgefordert fiihlen, wiirde Jesus die
Geschichte uns personlich erzahlen? Vielleicht mit dem rumanischen Bettler? Oder der Frau
mit dem Kopftuch? Dem Israeli? Dem Paldstinenser? Dem drogenabhangigen Obdachlosen?
Der queeren Person? Dem psychisch Kranken? Auch bei uns gibt es Personengruppen, welche
in unserer Gesellschaft auf mehr oder weniger breite Ablehnung stossen. Auch wenn wir es
nicht wollen, auch wir haben unsere Vorbehalte und Vorurteile, die es oftmals nicht einfach ist,
zu Uberkommen. Das Wort «Samariter» ist fir uns heute ganz klar positiv konnotiert und es ist
uns heute daher nicht unangenehm, wenn wir die Geschichte des barmherzigen Samariters
hoéren. Wir wissen, wer darin die Guten sind und wer zu den «Bdsen» gehdrt. Und auch, wo wir
dazu gehdren wollen und wo nicht. Doch Jesus erzahlt die Geschichte bewusst so, dass sie
seinen Zuhorenden unangenehm wird. Ich fordere dich darum auf, dir einen kurzen Moment
Zeit zu nehmen und die Rolle des Samariters fiir dich neu zu besetzen. Und zwar so, dass die
Geschichte fir dich ein bisschen mehr zur Herausforderung wird.



Versuche, diese Person oder Personengruppe im weiteren Verlauf der Predigt im Hinterkopf zu
behalten.

Unsere Predigtreihe heisst «Eigentlich unmaglich - Mut zur Liebe». Ja, leider braucht es oft Mut,
um jemandem der Nachste zu sein. Oft wird die Geschichte des barmherzigen Samariters, wie
im vorherigen Video relativ pointiert erzahlt. Von Mut ist da selten die Rede, sondern mehr von
Menschlichkeit. Die ersten beiden wirken unmenschlich, die schauen weg und gehen schnell
weiter. Der Samariter, das zeigt die Menschlichkeit, der Gberlegt nicht zweimal, der tut
reflexartig das Richtige. Kenneth E. Bailey, der Kenner der Kultur des Nahen Ostens, hat mir
aber wahrend meiner Vorbereitung mit seinen Ausfihrungen aufgezeigt, wie viel Mut oder
eben fehlender Mut zur Liebe in dieser Geschichte eine Rolle spielt.

Angefangen beim Priester, der wohl nach seinem zweiwdchigen Dienst in Jerusalem auf dem
Heimweg nach Jericho war. Hatte er sich dem Verwundeten, von dem er nicht wusste, ob
dieser tot ist oder noch lebt, gendhert, ware er Gefahr gelaufen, sich kultisch zu verunreinigen,
was einen langwierigen Reinigungsprozess nach sich gezogen hatte, wahrend dem er, seine
Diener und seine Familie, mit unangenehmen Konsequenzen hatten leben missen. Hatte er
sich verunreinigt und sich dem Reinigungsprozess spater aber entzogen, hatte das bedeutet,
dass er als Unreiner am Altar diente, was zu einer Anklage mit noch schlimmeren Folgen hatte
fihren kdnnen. Fur den Priester lauerten in dieser Situation also durchaus gewisse Gefahren
oder Unannehmlichkeiten. Offenbar fehlte ihm der nétige Mut und fiir ihn war es einfacher, an
der Situation vorbeizugehen. Auch in der Geschichte von Alfred am Bahnhof in Basel hatten
wahrscheinlich viele derer, die nicht halfen, bestimmte Griinde. «<Wenn ich jetzt stehen bleibe,
dann komme ich zu spat zu meiner Sitzung und die Chefin ist ja sowieso schon sauer auf
mich.» «Was wenn sich der schlimm verletzt hat, ich kann doch kein Blut sehen.» «Was, wenn
ich gar nicht helfen kann, ich kenne mich doch so schlecht aus mit erster Hilfe. Alle wiirden es
sehen, wie peinlichl»

Nach dem Priester folgt der Levit. Leviten waren im Tempel die Assistenten der Priester. Bailey
meint, dass der Levit gewusst haben muss, dass kurz vor ihm ein Priester diese Strecke
gegangen war und sich dieser offenbar dagegen entschieden hatte, hier zu helfen. Der Levit
war dem Priester unterstellt. Hatte er ihm hier nun die Show stehlen sollen? Den Priester
gewissermassen blossstellen, als einer, der nicht so gehandelt hat, wie es richtig gewesen
wadre? Das hatte ebenfalls ganz schon Mut gebraucht. Da der Levit ausserdem nicht der erste
gewesen war, der den Verwundeten liegenliess und der, der schon voriibergegangen war,
eigentlich besser Bescheid wusste Uber richtig und falsch, konnte der Levit schon fast ohne
Gewissensbisse weitergehen. Auch in Alfreds Fall diirften sich einige gefragt haben: «Weshalb
sollte ich helfen? Da sind doch noch so viele andere. Die kdnnten es wahrscheinlich sogar noch
besser als ich. Da muss ja nicht unbedingt ich mir die Hande schmutzig machen.»

Und nun kommt der Samariter. Was der macht, ist unvorstellbar. Eigentlich unmaoglich - der
hat den Mut, in Liebe zu handeln. Als Feindbild der damaligen Juden, versorgt er den
Verletzten und bringt ihn in eine nahe Herberge, vermutlich nach Jericho oder sonst einer
judischen Ortschaft. Damalige Zuhdrer hatten bei dieser Geschichte wohl erwartet, dass der
Samariter, der zwar lberraschenderweise ein ganz guter Typ war, den Verwundeten am



Stadtrand ablegen und abhauen wiirde. Denn ein Samariter mit einem verwundeten Juden auf
dem Riicken seines Esels war in einer jidischen Stadt alles andere als sicher. Selbst als Retter
dieses Juden ware er vor einer moglichen Rache nicht sicher gewesen und er setzte hier
definitiv sein eigenes Leben aufs Spiel. Dadurch, dass er den Verletzten Gibrigens in die
Herberge brachte und Geld fiir die anstehende Pflege zur Verfligung stellte, rettete er dem
Juden wohl nicht nur das Leben, sondern wahrscheinlich auch sein Leben in Freiheit. Denn es
war damals nicht ungewdhnlich, dass Menschen, die ihre Schulden nicht begleichen konnten,
als Sklaven verkauft wurden. Ein Schicksal, dass den armen Juden durchaus hatte ereilen
konnen, wenn man bedenkt, dass er nach dem Raub nichts mehr besass. Der Mut des
Samariters, hier in Liebe zu handeln, stellt alles in den Schatten und zeigt, wie die Liebe das
Leben anderer verandern kann.

Nochmal zu Jesus Frage zuriick: <Wer von den dreien hat an dem Uberfallenen als Nichsten
gehandelt?» Spannend ist hier, dass Jesus die Frage anders formuliert als der Gelehrte.
Offenbar soll die Frage nicht sein «Wer ist mein Nachster?», sondern «Wem soll ich der Nachste
sein?» Der sprachliche Unterschied scheint auf den ersten Blick minim, doch fiir mich schwingt
in Jesus Formulierung durchaus eine etwas andere Grundhaltung mit. Nicht: «<Wer ist jetzt das,
den ich da lieben soll, um mein ewiges Leben zu bekommen?» Vielmehr: «Wem kann ich die
Hand reichen? Wem kann ich Stitze sein? Wer soll auf mich zahlen kénnen?» Der Fokus liegt
da mehr auf dem «Miteinander» als auf dem «lch muss fiir mein ewiges Leben sorgen».

Und die Antwort auf die Frage nach dem Nachsten ist in dem Gleichnis wie gesagt nahezu
revolutionar. Sie sprengt religidse, sprachliche und ethnische Grenzen und schleudert den
Gelehrten aus seiner Komfortzone heraus. Sie zeigt Gottes Vision einer neuen Welt. Jesus sagt
dem Gelehrten: «<Dann geh und mach es ebenso.» (10,37) Im Grunde genommen: «Sei wie der
Samariter!» Oder eben wie «wer auch immer fur dich heute in der Geschichte die Rolle des
Samariters Ubernommen hat»!

Wir kdnnen dem hohen Anspruch des Gesetzesgelehrten nicht gerecht werden. Wir sind
Menschen und von unserer Natur aus nicht in der Lage, sowohl Gott als auch unsere
Mitmenschen so zu lieben, wie dieser es fordert. Und doch will ich mich und vielleicht auch ihr,
an dieser gottlichen Vision einer neuen Welt orientieren, wo wir notleidenden Menschen
aufopferungsvoll helfen. Dass wir erste Hilfe leisten, wenn Menschen verletzt sind, dass wir
armen Menschen etwas von dem abgeben, was wir zu viel haben, dass wir uns gegen
Rassismus einsetzen, dass wir ausgegrenzten Menschen die Hand reichen, dass wir uns auf die
Seite der Unterdriickten stellen. Leider ist die Welt nicht schwarz und weiss. Nicht immer
kdnnen wir auf den ersten Blick sagen, was richtig oder falsch ist. Stuirzt vor uns jemand auf der
Rolltreppe, ist es wohl einfach: Weitergehen ist falsch, helfen ist richtig.

Doch schon beim Geldspenden wird es schwieriger. Wo helfe ich einer Person in Not und wo
finanziere ich eine Drogensucht oder zahle in eine Organisation ein, bei der ich nicht weiss, wo
das Geld genau landet? Oder auch wenn man sich in einer Konfliktsituation fir jemanden
einsetzen sollte. Wo bringe ich mich vielleicht selbst in Gefahr? Habe ich alle Informationen,
um zu wissen, flir wen ich mich hier einsetzen soll? Nicht dass ich mich am Ende fiir die
Falschen stark mache. Ganz oft sind Situationen nuanciert und man kann nicht einfach sagen,
was nun hier richtig ware.



Wir werden es nicht schaffen, immer die perfekte Samariterin zu sein. Doch zum Gliick genligt
die Gnade. Jesus erwartet von uns nicht, dass wir immer alles richtig machen. Und doch will ich
nicht bei der Gnade stehenbleiben. Ich will es mir nicht erlauben, an einer notleidenden Person
einfach vorbeizugehen. Der Samariter aus unserer Geschichte darf und soll mir ein Vorbild sein.
Er soll mir Demut lehren, mich von meinem hohen Ross herunterstossen, mir helfen, Gber
Grenzen hinwegzusehen und mich ermutigen, selbst den Mut zu finden, alle meine
Mitmenschen zu lieben, auch wenn es auf den ersten Blick eigentlich unmoglich wirkt.
Scheitern gehort dabei dazu. Doch nach dem Scheitern ist vor der nachsten Gelegenheit, aus
meiner Komfortzone hinauszutreten und mutig zu lieben. Jedes Scheitern ist eine Gelegenheit
Uber mein Handeln oder eben Nichthandeln nachzudenken und mir zu Gberlegen, wie ich in
Zukunft in einer solchen Situation auch noch reagieren konnte. So ist es vielleicht méglich,
irgendwann im ein oder anderen Moment genauso reflexartig und selbstlos zu reagieren wie
unser Samariter.

Der Mut des Samariters hat das Leben des Uberfallenen nachhaltig verandert. Dieser Mut hat
es ihm ermdglicht, das Unmdgliche zu tun und diesen Mann, der offiziell zu seinen Feinden
gehdrte, zu lieben. Manchmal ist es einfach zu lieben. Und manchmal braucht es ein bisschen
oder auch ganz viel Mut. Doch schaffen wir es, ehrlich zu lieben, dann kénnen wir das Leben
unserer Nachsten verandern und ihnen zum Mitmenschen werden. Und schaffen wir es nicht,
dann schaffen wir es vielleicht das nachste Mal.

Ich mdchte diese Predigt, wie schon meine letzte, mit einer Liedzeile beenden: «If we're gonna
be known for something let it be love.” Wenn wir fir etwas bekannt sein sollen, dann lasst es
die Liebe sein. Amen.





